*На правах рукописи*

**иеромонах Силуан (Никитин)**

**ИСТОРИЯ**

**ФИНЛЯНДСКОЙ ПРАВОСЛАВНОЙ ЦЕРКВИ В 1957–1988 ГГ.**

Специальность: история Поместных Православных Церквей

**АВТОРЕФЕРАТ**

диссертации на соискание ученой степени

кандидата богословия

Сергиев Посад

2017

Работа выполнена на кафедре Церковной истории Религиозной организации — духовной образовательной организаций высшего образования «Московская духовная академия Русской Православной Церкви»)

 **Научный руководитель:**  кандидат богословия

 профессор **Светозарский Алексей Константинович**

 **Официальные оппоненты:** кандидат богословия

 **игумен Герасим (Дьячков)**

лиценциат богословия

 **протоиерей Вейкко Пурмонен**

Защита состоится «04» мая 2017 г. в 16 часов 30 минут на заседании диссертационного совета в Московской духовной академии по адресу: 141300, Московская обл., г. Сергиев Посад, Лавра, Академия, малый актовый зал.

С диссертацией можно ознакомиться в секретариате Ученого Совета.

Автореферат разослан «\_\_\_\_» \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_2017 г.

Ученый секретарь  **игумен Адриан (Пашин)**

**ОБЩАЯ ХАРАКТЕРИСТИКА РАБОТЫ**

Финляндская Православная Церковь (Православная Церковь Финляндии, Финляндская Архиепископия) в настоящее время является одной из трех автономных Православных Церквей. Ее исторический путь не превышает и века, но его уже можно разделить на несколько периодов:

- период автономии в составе Русской Православной Церкви (1921–1923 гг.);

- период становления национальной Церкви, начинающийся с изменения юрисдикционного статуса и переходом под окормление Вселенского патриархата (1923–1939 гг.);

- период двух советско-финских войн (1939–1940 гг. и 1941–1944 гг.), характеризующийся изменением епархиально-приходской карты Финляндской Православной Церкви по причине эвакуации большинства ее приходов и членов с Карельского перешейка и Северного Приладожья во внутренние регионы Финляндии (1939–1947 гг.);

- период восстановления и реорганизации епархиально-приходской жизни (1949–1957 гг.), завершившихся восстановлением молитвенно-евхаристического общения с Русской Православной Церковью;

- период активизации Финляндской Православной Церкви в вопросах взаимоотношений с Поместными Православными Церквами, с инославным конфессиями и деноминациями, в вопросах внешней и внутренней миссии, в духовно-просветительской работе, а также в переосмыслении пути дальнейшего развития Церкви (1957–1988 гг.);

- новейший период (с 1988 г – по настоящее время).

Период 1957–1988 гг. в истории Финляндской Православной Церкви, которому посвящено настоящее исследование, непосредственно связан с личностью архиепископа Павла (Олмари), второго предстоятеля Финляндской Православной Церкви (1960–1987 гг.) — талантливого и мудрого администратора, духовного писателя и композитора, а также духовного наставника и подвижника. Выбор данных хронологических границ исследования обусловлен следующими причинами: нижняя его дата (1957 г.) — время окончательного урегулирования канонических вопросов между Финляндской Архиепископией и Русской Православной Церковью и восстановление после 1923 г. молитвенно-евхаристического общения, а верхняя дата (1988 г.) — кончина архиепископа Павла, за год до этого покинувшего по собственному желанию должность предстоятеля Финляндской Православной Церкви.

Период архипастырских трудов владыки Павла (Олмари) это время серьезных изменений в разных сторонах жизни Финляндской Православной Церкви, в том числе и в характере взаимоотношений ее с Церковью-Матерью - Московским Патриархатом. Слабая и односторонняя освещенность в отечественной церковно-исторической науке истории Православия в Финляндии во второй половине ХХ века определяет важность и ***актуальность*** выбранной темы диссертационного исследования.

***Научная новизна исследования*** заключается в том, что в нем впервые была предпринята попытка дать многоаспектный анализ истории Финляндской Православной Церкви во второй половине ХХ в., что было осуществлено прежде всего на основе изучения автором малоизвестных архивных материалов. Цитирование и исследование указанных первоисточников явилось принципиальной составляющей настоящей работы.

***Степень разработанности темы и историография.*** В отечественной церковно-исторической науке достаточно подробно изучена история Православия в Великом княжестве Финляндском (1809–1917 гг.) и становление Финляндской Православной Церкви с 1923 по 1957 г.

Дореволюционные авторы (священник П. М. Аннинский[[1]](#footnote-1), М. М. Бородкин[[2]](#footnote-2), Я. К. Грот[[3]](#footnote-3), М. А. Лялина[[4]](#footnote-4), П. М. Майков[[5]](#footnote-5), К. Ф. Ордин[[6]](#footnote-6), священник Л. Петров[[7]](#footnote-7)) оставили свои исследования как по истории Финляндии в целом, где отведено место и ее религиозной жизни, так и по жизни и деятельности конкретных православных приходов на территории Великого княжества. Наибольшей информативностью и систематичностью изложения отличается исследование доктора богословия Санкт-Петербургской духовной академии И. А. Чистовича[[8]](#footnote-8). Самым поздним трудом по данном вопросу является изданная в 1910 г. «Историческая записка о положении православия в Финляндской Карелии: К 200-летнему юбилею взятия Выборгской крепости и воссоединения Карелии с православной Россией, 14 июня 1710–1910»[[9]](#footnote-9).

По истории Финляндской Православной Церкви в XX в. первоочередно можно отметить работы следующих современных отечественных исследователей:

- старшего научного сотрудника Научно-исследовательского отдела новейшей истории Русской Православной Церкви, кандидата богословия, кандидата исторических наук. Т. И. Шевченко[[10]](#footnote-10).

- доктора исторических наук, профессора кафедры международных отношений Института международных образовательных программ СПбГПУ В. И. Мусаева[[11]](#footnote-11).

Стоит указать, что для работ данных авторов характерно использование максимального спектра русскоязычных источников и особое акцентирование внимания на роли православных монастырей в истории православия на территории современной Финляндии, в частности, это касается Спасо-Преображенского Валаамского монастыря.

Наиболее же ранними трудами, посвященными изучению истории православия в Финляндии в ХХ веке, стали работы научных сотрудников Валаамского государственного музея-заповедника О. А. Ярового и И. А. Смирновой.[[12]](#footnote-12) Указанные труды стали важным базовым материалом для всех последующих исследователей Финляндской Православной Церкви, касающихся ее внутренней деятельности до 1939 г.[[13]](#footnote-13) В качестве основных источников в них преимущественно выступают данные из фондов Национального архива Республики Карелия, отечественная и финская периодика конца XIX — начала XX в.; также в данных исследованиях можно найти ссылки на работы таких финских авторов, как Кауко Пииронен, Хейкки Киркинен и др.

Имеется и ряд кандидатских диссертаций по истории православия в Финляндии: О. А. Яровой «Валаамский монастырь и православная церковь в Финляндии 1880–1920-е гг.: (Из истории финнизации православной конфессии)»[[14]](#footnote-14), Т. И. Шевченко «Спасо-Преображенский Валаамский монастырь и его роль в становлении Финляндской Православной Церкви: 1917–1957 гг.»[[15]](#footnote-15), Н. Ю. Юдина «Культурообразующая роль Православной Церкви Финляндии»[[16]](#footnote-16), священник Владимир Голубцов «Русская православная диаспора во второй половине ХХ века»[[17]](#footnote-17).

Видится необходимым указать, что большая часть диссертации О. А. Ярового посвящена истории Финляндской и Выборгской епархии в конце XIX в., Валаамскому монастырю и его роли в истории Финляндской Православной Церкви непосредственно отводится лишь два параграфа второй главы, в которых цель написания работы обретает свою логическую завершенность. В работе над данными параграфами автор преимущественно ссылается на труд игумена Харитона (Дунаева) «Введение нового стиля в Финляндской Православной Церкви»[[18]](#footnote-18).

 В работе же Н. Ю. Юдиной основной акцент делается на «осмысление особенностей православной культуры Финляндии»[[19]](#footnote-19). Данная работа представляет собой достаточно поверхностное исследование истории Финляндской Православной Церкви с детальным рассмотрением ее современного периода. В качестве источников чаще всего выступают материалы различных интернет-сайтов, но есть ссылки и на работы финских авторов (Хейкки Киркинен, монахиня Христодула (Лампи), Пертти Ахоннен и др.).

Частично история Финляндской Православной Церкви и Патриарших приходов в Хельсинки представлена в исследованиях доктора исторических наук профессора Санкт-Петербургской духовной академии М. В. Шкаровского[[20]](#footnote-20), доктора исторических наук, ведущего научного сотрудника Научно-исследовательского отдела новейшей истории Русской Православной Церкви А. А. Кострюкова[[21]](#footnote-21), С. В. Болотова[[22]](#footnote-22). По истории Покровской и Никольской общин в Хельсинки интересны и содержательны статьи Николая Рисака, опубликованные в сети Интернет[[23]](#footnote-23).

Из иностранных источников особо стоит отметить ряд работ профессора истории университета Восточной Финляндии в г. Йоэнсуу Хейкки Киркинена[[24]](#footnote-24), а также магистерскую диссертацию «Kirkko politiikan syleilyssä» («Церковь в объятиях политики»), защищенную в 2007 г. Юхой Рииконеном (Juha Riikonen) в вышеупоминаемом университете. Данная работа охватывает историю Финляндской Церкви с 1945 по 1957 г. Недостатком последней можно считать отсутствие использования русскоязычного материала, а несравненной заслугой — максимальное привлечение архивных материалов из фондов Церковного Управления Финляндской Православной Церкви и совершенно новым осмыслением роли государства на начальном этапе формирования автономной Финляндской Архиепископии. Заслуживает внимание и труд доктора исторических наук Хейкки Коукинена «Метели и затишье: Финляндская Православная Церковь 1918–1978 гг.»[[25]](#footnote-25), представляющий собой подробный, обстоятельный разбор истории Финляндской Православной Церкви с акцентированием внимания на деятельности архиепископа Павла (Олмари).

Также весьма интересна книга протоиерея Вейкко Пурмонена «Arkkipiispa Hermanin elämä»[[26]](#footnote-26) («Жизнеописание архиепископа Германа»), изданная в 1986 г. Это наиболее полная на сегодняшний момент биография одного из видных деятелей Финляндской Православной Церкви – ее первого предстоятеля, архиепископа Карельского и всей Финляндии Германа (Аава), при написании которой автором были использованы не опубликованные в этот момент материалы и воспоминания современников владыки.

Жизни и трудам архиепископа Павла (Олмари) посвящены следующие исследования финских авторов: Элина Карьялайнен «Архиепископ Павел — легенда еще при жизни»[[27]](#footnote-27); «Отец во Христе: архиепископ Павел» (составители епископ Лев (Макконен), Амвросий (Яаскелайнен), Вейкко Пурмонен)[[28]](#footnote-28); Рауни Вяйнямо «Павлов город»[[29]](#footnote-29); Амвросий (Яаскелайнен), Элина Карьялайнен, Хейди Ваалисто «Вечная память архиепископу Павлу»[[30]](#footnote-30); «Владыка, благослови: финляндские православные епископы 1892–1988» (составитель Юрки Лойма)[[31]](#footnote-31); протоиерей Еркки Пииройнен «Одновременное путешествие: Павел и я. Воспоминания архиепископа Павла и отца Еркки Элиаса Пииройнена о дружбе и рабочих отношениях»[[32]](#footnote-32); монахиня Христодула (Лампи): «Архиепископ Павел глазами духовных детей»[[33]](#footnote-33); «Наш владыка архиепископ Павел» (составители архимандрит Сергий (Райяполви), протоиерей Лео Илтола и Е. Б. Павинская)[[34]](#footnote-34).

Финскими исследователями достаточно подробно рассмотрена история некоторых приходов Финляндской Архиепископии: Иисалми[[35]](#footnote-35), Лаппи[[36]](#footnote-36), Лахти,[[37]](#footnote-37) Миккели[[38]](#footnote-38), Тайпеле[[39]](#footnote-39), финского православного прихода в Стокгольме[[40]](#footnote-40). Есть исследования по истории храмов: Александро-Невского в Тампере[[41]](#footnote-41), Свято-Владимирского и Марии-Магдалининского в Ханко[[42]](#footnote-42), Свято-Никольского кафедрального собора в Куопио[[43]](#footnote-43), Свято-Никольского храма в Котке[[44]](#footnote-44), церкви во имя святых мучениц Веры, Надежды, Любови и матери их Софии при Доме для престарелых в Хельсинки[[45]](#footnote-45).

Имеются обстоятельные работы посвященные жизни и трудам священнослужителей Финляндской Православной Церкви: прот. Сергия Окулова[[46]](#footnote-46), прот. Симеона Окулова[[47]](#footnote-47), прот. Николая Ортамо[[48]](#footnote-48), прот. Ааре Суракка[[49]](#footnote-49), прот. Юрье Ряме[[50]](#footnote-50), прот. Димитрия Тарвасахо[[51]](#footnote-51)

Вопросы богослужебного пения в Финляндской Православной Церкви, касающиеся в том числе и музыкального наследия владыки Павла, рассматриваются в статьях доктора богословия Марии Такалы-Рощенко: «Богослужебное пение в Православной Церкви Финляндии», «Alkukirkon musiikkia etsimässä. Yksiäänisen kirkkolaulun ensimmäinen aalto Suomessa», «Byzantine church music in Finland: Exploring the past, envisaging the future», «Истоки музыкально-богословских идей Павла, архиепископа Финляндии, в 1939–1944 гг.»[[52]](#footnote-52)

***Объектом*** данного исследования является Финляндская Православная Церковь.

 ***Предметом*** — история Финляндской Православной Церкви во второй половине ХХ века, ее взаимоотношения с государством, православными и инославными Церквами, организация богослужебно-приходской и социально-просветительской деятельности.

***Цель исследования*** состоит в максимальном и объективном изложение истории Финляндской Православной Церкви, а также — в комплексном анализе ее всесторонней деятельности во второй половине XX в. (в период 1957–1988 гг.).

Для достижения указанной цели в диссертации поставлены следующие ***задачи***:

- рассмотреть период становления Православной Церкви в Финляндии и процесс восстановления молитвенно-канонического общения с Московским Патриархатом (1917–1957 гг.);

- выявить причины возникновения старостильных приходов на территории Финляндии и проанализировать их деятельность до воссоединения с Русской Православной Церковью;

- дать объективную характеристику епископата Финляндской Православной Церкви (архиепископов Германа (Аава) и Павла (Олмари), митрополита Иоанна (Ринне), епископов Александра (Карпина) и Алексия (Рантала));

- описать положение монастырей Финляндской Православной Церкви в период 1957–1988 гг.;

- проанализировать изменения в богослужебной и приходской жизни Финляндской Православной Церкви во второй половине XX в.;

- рассмотреть социальную и миссионерскую работу в жизни Финляндской Православной Церкви;

- охарактеризовать взаимоотношения Финляндской Православной Церкви с Московским Патриархатом и другими Поместными Православными Церквами;

- выявить значение приходов Московской Патриархии в Финляндии в системе взаимоотношений с Финляндской Православной Церковью и Евангелическо-лютеранской церковью Финляндии во второй половине XX в.

***Методологической основой исследования*** является комплексный анализ письменных источников, критический отбор, анализ и сопоставление заключенной в них информации. При написании настоящей работы автор придерживался принципов историзма и объективности.

При работе над данной диссертацией были использованы общенаучные методологические приемы: исторический, системный и описательно-аналитический, сравнительно-сопоставительный и статистический.

***Источниками***настоящего исследования в первую очередь являются в большинстве своем ранее не использованные материалы Государственного Архива Российской Федерации (фонд Р-6991 «Совет по делам Русской Православной Церкви при Совете Министров СССР: 1943–1985» (с 8 декабря 1965 г. — Совет по делам религий при Совете Министров СССР)), материалы из фондов Архива Ново-Валаамского монастыря (Valamon luostarin arkisto), статьи официальной церковной печати (Журнал Московской Патриархии и «Aamun Koitto»), научные исследования и труды по истории православия в Финляндии.

Огромную ценность представляют отчеты благочинных Патриарших приходов в Финляндии, направляемые примерно 3–5 раз в год на имя Председателя Отдела внешних церковных сношений Московского Патриархата (ОВЦС; с августа 2000 года — Отдел внешних церковных связей), хранящиеся в фонде Р-6991 Государственного Архива Российской Федерации. В данных отчетах, помимо информации о непосредственном состоянии приходской жизни Покровской и Никольской общин в Хельсинки, дается максимально подробное освещение всех событий религиозной жизни в Финляндии: и Финляндской Православной Церкви, и Евангелическо-лютеранской, и Римско-католической. Довольно часто отчеты сопровождаются приложением переводов официального печатного органа Православной Церкви Финляндии — журнала «Aamun Koitto» (особенно это касается периода 1945–1953 гг.), финляндской светской прессы, освещающей те или иные церковные события. Помимо отчетов благочинных для исследователя немаловажны и отчеты, представляемые в Совет по делам Русской Православной Церкви посольством Советского Союза в Финляндии, содержащие сведения по истории и состоянию основных религиозных деноминаций в стране.

Материалы из фондов Архива Ново-Валаамского монастыря (Valamon luostarin arkisto) позволяют более подробно ознакомиться с жизнью Ново-Валаамской Спасо-Преображенской обители в определенный для исследования хронологический период. По причине недостаточного владения монастырским руководством финским языком, большинство материалов (служебная переписка с Церковным Управлением, внутримонастырские документы, материалы насельников личного характера (письма, дневниковые записи, телеграммы, поздравительные открытки и пр.)) продублированы или составлены на русском языке, что значительно облегчает работу русскоязычного исследователя. При этом к специфике материалов из фондов Архива Ново-Валаамского монастыря стоит отнести отсутствие в некоторых делах постраничной нумерации.

Важная роль в написании данной работы отведена изучению исследований финских авторов (протоиерей Вейкко Пурмонен[[53]](#footnote-53), монахиня Христодула (Лампи)[[54]](#footnote-54), Юрки Лойма[[55]](#footnote-55)), современных отечественных и зарубежных историков Финляндской Православной Церкви, а также беседам и консультациям с очевидцами описываемых событий (протоиерей Сергий Коллиандер, протоиерей Виктор Лютик, иеромонах Михаил (Нуммела), Е. Б. Павинская, М. Б. Крюгер, монахиня Мария (Дыба), инокиня Елена (Таласйоки), Я. Г. Аав, К. М. Касанко и др.).

Некоторые биографические и справочные материалы, используемые в работе, равно как и нормативные акты были переведены с английского[[56]](#footnote-56) и финского[[57]](#footnote-57) языков.

***Рабочая гипотеза*** исследования формулируется следующим образом: в период 1957–1988 гг. Финляндская Православная Церковь вступила в конечный этап своего становления как Автономная Православная Церковь, что дало ей возможность рассматривать свою будущность в статусе автокефальной Церкви.

***На защиту выносятся следующие положения***:

1. В настоящее время в отечественной церковно-исторической науке история Финляндской Православной Церкви во второй половине ХХ в. и деятельность ее иерархов практически вовсе не исследована, что побуждает обращаться к архивным материалам и источникам. В свою очередь их изучение во многом позволяет принципиально иначе, нежели считалось традиционно, представлять жизнь Финляндской Православной Церкви в указанный период.

2. Проанализированные архивные материалы дают возможность утверждать, что архиепископ Герман (Аав) не является инициатором процесса «финнизации» богослужебно-приходской жизни Финляндской Православной Церкви, ее перехода в юрисдикцию Вселенского Патриархата, проведения календарной реформы и общей либерализации Православия в Финляндии.

3. Изменения в жизни самостоятельной Финляндской Православной Церкви носили неоднозначный, но не исключительно отрицательный характер, как это виделось представителям других Поместных Православных Церквей, в первую очередь Московской Патриархии. Прежде всего это касается постепенного перехода в совершении богослужений на финский язык, что позволило в отличие от Патриарших приходов в Хельсинки сохранить в Церкви молодое поколение. Данное заключение может быть подтверждено также на примере увеличения роли мирян в церковной жизни, приведшей к формированию жизнеспособных приходов, проводящих большую миссионерскую и социальную работу с минимальным участием в ней духовенства.

4. Финляндская Православная Церковь при архиепископе Германе (Ааве), после переселения 90 % своих прихожан с Карельского перешейка и Северного Приладожья на новые территории, пережила период восстановления, выразившегося в изменениях церковно-административной системы (образование новых приходов, строительство храмов, часовен, домов для духовенства) и активизации социальной и миссионерской работы.

5. Изменение церковно-административной системы в Финляндской Православной Церкви имело как естественный (Йоэнсууское викариатство), так, отчасти, и искусственный характер (Оулуская митрополия, Лапландское викариатство). В последнем случае, причиной такого изменения явилось желание священноначалия в лице архиепископа Павла (Олмари) добиваться от кириархальной Церкви статуса автокефалии.

6. При архиепископе Павле (Олмари) началось духовное возрождение Финляндской Православной Церкви, связанное с переосмыслением своего прошлого, богослужебными изменениями, активизацией внешней деятельности Церкви и внутренней миссии.

7. Деятельность архиепископа Павла (Олмари) в определенной части является продолжением внутрицерковного курса архиепископа Германа (Аава), что особенно видно на примере характера взаимоотношений Церкви с государством, принципов организации молодежной работы, стремления к сохранению монастырей.

8. Богослужебные изменения в Финляндской Православной Церкви в период 1960–1988 гг. во многом обусловлены личным отношением к тем или иным литургическим вопросам самого архиепископа Павла и часто проводились по его инициативе, не всегда находя поддержку среди духовенства и мирян.

9. Нормализация взаимоотношений Финляндской и Русской Православных Церквей во многом связана с непосредственным участием в ней Павла (Олмари), равно как и активизация прочих внешних контактов Финляндской архиепископии.

10. В период архиепископства Павла (Олмари) ослабляется роль Церковного Управления в принятии общецерковных решений при усилении роли самого архиепископа как во внутренней, так и во внешней церковной жизни. Это наглядно проявилось в таких обстоятельствах, как стремление к получению автокефалии от Вселенского Патриархата в 1970–1980-е гг., сохранение монашеской жизни в Ново-Валаамском монастыре, проведение изменений в богослужебно-приходской жизни.

11. Приходы Московской Патриархии в Хельсинки играли очень значимую, но не всегда однозначную роль в системе взаимоотношений Финляндской и Русской Православных Церквей в указанный период.

12. Покровская и Никольская общины, первоначально обозначавшие себя оппозиционными официальному курсу Финляндской Православной Церкви, в дальнейшем приобрели статус представительства Московской Патриархии в Финляндии, не утратив своего значения как консервативного православного центра.

***Практическая значимость работы*** состоит в том, что материалы представляемого исследования могут быть включены в общие курсы по истории Русской Православной Церкви и истории Поместных Православных Церквей, а также использованы при преподавании истории России, истории Финляндии, религиоведения и других смежных дисциплин. Кроме того, выводы диссертации могут быть небесполезны при выработке системы дальнейших взаимоотношений Русской Православной Церкви с Православной Церковью Финляндии и другими Поместными Православными Церквами.

***Апробация работы.***

Основные теоретические положения и материалы диссертации обсуждались на заседаниях кафедры церковной истории Московской духовной академии, включались в научные доклады на ежегодной научной студенческой конференции «Актуальные вопросы современной богословской науки» (Московская духовная академия, весна 2015 и 2016 гг.), на юбилейных Х (6–8 февраля 2016 г.) и ХI (11-13 февраля 2017 г.) Международных образовательных Сретенских чтениях, проходивших в Хельсинки, Финляндия, на конференции «Ученое монашество в прошлом и настоящем: к тысячелетию русского присутствия на Афоне» (Московская духовная академия, 12 октября 2016 г.)

***Структура работы.*** Диссертация состоит из введения, списка основных сокращений, четырех глав, заключения, словаря, списка использованных источников и литературы, приложения (в отдельном томе). Объем диссертации ― 391 страница.

**ОСНОВНОЕ СОДЕРЖАНИЕ ДИССЕРТАЦИИ**

Во ***Введении*** обосновывается актуальность темы исследования, степень ее научно-теоретической разработанности. Также сформулированы цель, задачи, методы и методология диссертации. Указывается предмет, объект и научная новизна исследования. Представлена апробация результатов и основные положения, выносимые на защиту. Изложена гипотеза исследования, а также его практическая значимость, указаны источники и структура диссертации.

***Первая глава*** — ***«Финляндская Православная Церковь и Финляндское государство»*** посвящена рассмотрению жизни Финляндской Православной Церкви в системе государственно-церковных отношений. Она разделяется на четыре параграфа.

Первый параграф «Становление и правовой статус Финляндской Православной Церкви в условиях нового государства» описывает процесс изменения церковно-административной системы на территории Финляндии от Финляндской и Выборгской епархии Русской Православной Церкви до Финляндской Архиепископии Вселенского Патриархата и охватывает период с 1917 по 1957 г. Особое внимание уделяется событиям изменения юрисдикционного статуса Финляндской Православной Церкви, роли государства в данном процессе, а также и православного духовенства (архиепископ Серафим (Лукьянов), протоиерей Сергий Солнцев, протоиерей Сергий Окулов и др.). В контексте этих событий рассматривается личность архиепископа Карельского и всей Финляндии Германа (Аава), имеющего неоднозначную оценку в трудах финских и отечественных исследователей. Изменения в церковной жизни в период советско-финской войн 1939–1940 гг. и 1941–1944 гг. как и восстановление евхаристическо-молитвенного общения с Московским Патриархатом также проанализированы в данном параграфе.

Разрыв в 1923 г. и нормализация в 1957 г. взаимоотношений между Русской и Финляндской Православными Церквами в большинстве своем обусловлены обстоятельствами политической жизни России и Финляндии. Происшедшие во второй половине ХХ века изменения во внешнем политическом курсе Финляндии, (так называемая линия Паасикиви — Кекконена), выражающиеся в поддержании дружественных и взаимовыгодных отношений с СССР способствовали подобному же характеру межцерковных связей. Также в первом параграфе определяется роль личностей, оказывавших значительное влияние на процесс восстановления евхаристическо-молитвенного общения двух Церквей – митрополит Ленинградский и Новгородский Григорий (Чуков), митрополит Крутицкий и Коломенский Николай (Ярушевич), архиепископ Герман (Аав), епископ Гельсингфорсский Александр (Карпин), викарный епископ Павел (Олмари), протоиерей Еркки Пииронен, д-р Пааво Контканен и др.

Во втором параграфе «Национальный вопрос в Финляндской Православной Церкви» определяется место национального вопроса в истории Православий Церкви Финляндии в период 1917-1957 гг. и 1957-1988 гг.. Это предполагает рассмотрение в целом очень сложного положения православного духовенства и верующих в Финляндии после 1917 г., что с внешней стороны было связано с неприязнью финского населения ко всему русскому, в том числе и православию, а также с не вполне компетентным, но активным вмешательством государственной власти во внутренние дела Церкви. С внутренней же стороны положение православных в Финляндии усугублялось разделением приходов на русские и карельские, по преобладающему национальному элементу, а также отсутствием авторитетного церковного руководства и материальными проблемами.

Видится важным и рассмотрение процесса «финнизации» церковной жизни в Финляндии в первой половине ХХ века, который подразумевает изменения богослужебных практик, с целью противопоставления национальной карело-финской православной самоидентичности традициям русского православия. Необходимо отметить, что значимость процесса «финнизации» православия в Финляндии довольно часто преувеличивается, и в работах отечественных исследователей данный процесс приобретает исключительно отрицательный характер. В то же время не стоит забывать, что изменения традиций внутренней жизни Церкви проходили достаточно медленно, при крайне редком и исключительном административном давлении. Епископат Финляндской Православной Церкви в лице архиепископа Карельского и всей Финляндии Германа (Аава) и епископа Выборгского (с 1940 г. – Гельсингфорсского) Александра (Карпина) не имел полноты власти как в проведении реформ, так и в их прекращении: здесь действовал принцип безоговорочного следования государственному и церковному законодательству, а также коллегиальным постановлениям Церковного Управления.

Третий параграф «Календарный вопрос и образование старостильных приходов в Финляндии» раскрывает последствия календарной реформы в Финляндской Православной Церкви, проведенной по решению Церковного Собора, который был созван по инициативе правительства 9–10 марта 1921 г. в Сортавале и большинством голосов (46 против 11) принял решение ввести новый стиль. Это подразумевало празднование Пасхи и остальных переходящих праздников по григорианскому календарю. Данное изменение послужило причиной разделения членов Церкви на сторонников и противников указанной реформы, наиболее острые и длительные последствия это имело среди братии Спасо-Преображенского Валаамского монастыря.

Причина перехода на новоюлианский календарь видится в государственном давлении на жизнь Церкви при решении данного вопроса, а также в желании самой Церкви следовать внутреннему курсу Вселенского Патриархата. Прихожане, в основном русские по происхождению, верные старому стилю, образовали две частные религиозные общины — Покровскую и Никольскую, которые существуют и сейчас, находясь под юрисдикцией Московского Патриархата.

Так как Финляндская Православная Церковь имеет статус «Народной церкви[[58]](#footnote-58)», то представилось уместным рассмотреть в данной главе и место Православной Церкви в образовательной системе Финляндии. Этому и посвящен четвертый параграф первой главы диссертационной работы — «Финляндская Православная Церковь и образование». Финляндская Архиепископия с первых лет своей самостоятельности заняла прочное место в системе образования. Это предполагало государственное субсидирование обучения будущих священнослужителей в духовной семинарии, а также преподавание Закона Божьего в общеобразовательных школах и гимназиях.

 В рассматриваемый период вопреки желанию архиепископа Павла (Олмари) была проведена реформа духовного образования: на смену традиционной духовной семинарии, действующей с 1918 г., в 1988 г. при Восточно-Финляндском университете г. Йоэнсуу был образован богословский факультет, что само по себе предполагало исключение элемента духовно-нравственного воспитания из программы подготовки будущих священнослужителей. Более позитивно проходили изменения в системе школьного образования, обеспечивающие большие возможности преподавания основ православия за государственный счет даже при незначительном количестве в школе православных учеников.

В качестве вывода к первой главе диссертационного исследования, приводится обоснованное утверждение, что становление Православной Церкви Финляндии в 1920-1930-е гг. проходило в обстановке, характеризующейся антирусской направленностью и активным вмешательством государства в дела Церкви, но на законодательных основах, одобренных церковным руководством. Именно правительство Финляндии стало основным движущим фактором переформирования Финляндской и Выборгской епархии Русской Православной Церкви в Финляндскую Православную Церковь и дальнейшего изменения ее юрисдикционного статуса. Целью данных изменений было обезопасить молодое государство от любого внешнего влияния на его внутреннюю жизнь в том числе и касательно православной церковно-административной системы.

Данному процессу со стороны Церкви и общества способствовало:

• отсутствие авторитетного лидера среди православного духовенства;

• разнородность православного духовенства и его разделение по национальному признаку;

• материальная зависимость большинства православных приходов в Финляндии от государственных дотаций;

• рост антирусских настроений в финском обществе.

Выстроенная в 1920-е годы взаимовыгодная система государственно-церковных отношений существует в Финляндии и по сей день.

***Вторая глава*** *—* ***«Внутреннее устройство Финляндской Православной Церкви»*** состоит из семи параграфов.

Первый параграф «Состояние Финляндской Православной Церкви на 1957 г.» посвящен обзору общего состояния на начало исследуемого периода системы церковно-административного управления, численности прихожан Финляндской Архиепископии и имеющимся основным проблемам:

1. Богослужебно-приходская жизнь по причине некомпактного проживания прихожан и отсутствия необходимых кадров находилась в состоянии кризиса и была сопряжена с большими трудностями.
2. По той же причине было затруднено преподавание в школах Закона Божьего, преодолению чего было призвано помочь привлечение разъездных или временных учителей.
3. Из-за высокого церковного налога наблюдались частые случаи выхода верующих из членства в Церкви.
4. Незначительное сотрудничество Финляндской Православной Церкви с Евангелическо-лютеранской церковью Финляндии не соответствовало государственным интересам.

Стратегия дальнейшего развития Церкви была сформирована в послевоенные годы, когда по причине эвакуации православного населения Карельского перешейка и Северного Приладожья полностью изменилась жизнь всей Церкви. Основными пунктами этой программы являлись:

• нормализация приходской жизни в новых условиях;

• строительство новых храмов и часовен;

• активизация работы с молодежью;

• улучшение качества преподавания Закона Божьего в школах;

• расширение спектра издательской продукции.

Рассмотрению епархиального устройства Финляндской Православной Церкви и историческому обзору церковных административных единиц (Карельской, Гельсингфорсской и Оулуской митрополиям, викариатствам Йоэнсуускому и Лапландскому) отводится второй параграф — «Епархиальное устройство Финляндской Православной Церкви». Данный обзор сопровождается характеристикой православного епископата, из состава которого особое внимание уделено личностям и трудам архиепископов Германа (Аава) и Павла (Олмари), митрополита Иоанна (Ринне), епископов Александра (Карпина), Алексия (Рантала) и Тихона (Тайякка).

В третьем параграфе «Приходская жизнь Финляндской Православной Церкви» дается обзор особенностей и изменений в приходской и богослужебной жизни Финляндской Православной Церкви в 1957–1988 гг. и роли в этих процессах архиепископа Павла (Олмари), который особо подчеркивал важность общего богослужения и индивидуальной молитвы в жизни православных. Первое, на его взгляд, приучает людей жить в угодной Богу социальной среде, а вторая необходима для самовоспитания. Само по себе данное представление не было чем-то новым, однако архиепископ взял в своих богослужебных изменениях курс именно на «молитвенность» богослужения, а не на его эффектность и торжественность.

Архиепископ Павел (Олмари) всячески пытался сохранить красоту православного богослужения, в том числе за счет церковного пения. Несомненно, это было связано с его постоянным участием в стройных и торжественных службах на Старом Валааме. Владыка был прекрасно образован музыкально, и через пение пытался приобщить верующих к красоте и глубине православия. В течение всей своей жизни он и регентовал на многочисленных церковных праздниках, и работал с певцами и хормейстерами, и преподавал церковное пение в Куопиоской духовной семинарии. В 1964 г. он составил новый нотный сборник, т. н. muoviliturgia — «пластмассовая» литургия. Как отмечается современными финскими исследователями, целью данного сборника было предоставление прихожанам возможности более активно участвовать в богослужении за счет упрощения напевов[[59]](#footnote-59).

Стоит отметить, что в это же время ряд духовных произведений был создан владыкой Павлом на основе традиционных северо-российских или знаменных песнопений и на основе песнопений византийских. В большинстве же случаев уклон делался на сохранение распевов Валаамского монастыря, близких и любимых архиепископом еще с молодости. В итоге в 1970 г. Павел (Олмари) составил новый нотный сборник песнопений Божественной литургии — «Евхаристия».

Архиепископ Павел не стремился подчеркивать национальный характер Финляндской Православной Церкви через ее богослужебные особенности, как это делал, например, архиепископ Герман (Аав), и возвращался к мысли о Церкви как о сообществе верующих, а не о конкретном народе. Как ни странно, но последнее больше всего и вызывало нарекания среди части его паствы.

Осознавая Финляндскую Архиепископию как часть Вселенского Патриархата, владыка Павел не мог остаться в стороне и от интереса к греческой богослужебной практике. Поэтому наибольшее внимание в данном параграфе уделено распространению в приходской практике Финляндской Православной Церкви некоторых богослужебных особенностей и традиций грекоязычных Православных Церквей, которые, по мнению архиепископа Павла (Олмари), более соответствовали потребностям его современников. Это подразумевало:

• введение практики чтения тайных молитв за Литургией вслух;

• служение Литургии с открытыми царскими вратами;

• практика «длинных» входов за Божественной литургией;

• отмена обязательной исповеди перед Причастием;

• соединение последований таинства Евхаристии с таинством Брака, таинством Крещения;

• изменение по греческим образцам богослужебных облачений и внебогослужебных одеяний духовенства;

• использование греческих мелодий при составлении нотных последований богослужений.

Четвертый параграф — «Монастыри и святыни» посвящен состоянию и изменениям в жизни двух монастырей Финляндской Православной Церкви: Спасо-Преображенского Ново-Валаамского мужского монастыря и Свято-Троицкой Линтульской женской обители.

Монастыри как центры духовного просвещения и культуры появились в пределах современной Финляндии в XII в., когда благодаря миссионерской деятельности русских монахов Карелия была обращена в православие. Военные события 1939–1940 гг. явились причиной перемещения в центральную часть Финляндии (область Южное Саво) Спасо-Преображенского Валаамского и Рождество-Богородичного Коневского мужских монастырей, Свято-Троицкого Линтульского женского монастыря, а в 1944 г. — Трифоно-Печенгского монастыря

В Финляндской Православной Церкви на 1957 г. имелись два монастыря: Ново-Валаамский мужской[[60]](#footnote-60) (29 монахов) и Линтульский женский (13 монахинь). Братия Коневской обители в 1956 г. была соединена с братией Ново-Валаамского монастыря. Интересным фактом является также и то, что до 1984 г. в качестве отдельной монашеской единицы существовал и Трифоно-Печенгский монастырь: братия его состояла на тот момент из одного насельника — монаха Акакия (Кузнецова), проживавшего с 1944 г. на Новом Валааме в Хейнявеси.

Основным источником по истории Ново-Валаамской обители стали фонды ее архива, благодаря которым в подробностях известны все основные события в жизни братии монастыря. С 1945 по 1957 г. обитель находилась в молитвенном общении с Русской Православной Церковью, монахи за богослужением поминали как патриарха Московского и всея Руси Алексия I, так и архиепископа Карельского и всей Финляндии Германа, с которым Московская Патриархия на то время в молитвенном общении не состояла. В административных и хозяйственных делах монастырь подчинялся Церковному Управлению Финляндской Церкви, перед которым должен был отчитываться о решении своих финансовых вопросов, вносить определенный взнос на содержание Церковного Управления, взявшем на учет имущество монастыря.

Значительное уменьшение числа братии по причине естественного умирания большинства насельников-пострижеников Старого Валаама и отсутствие ее пополнения вызывало различную оценку данной проблемы в церковном руководстве. До середины 1960-х гг. преобладало мнение о неминуемом закрытии монастыря по причине отсутствия братии, однако архиепископ Павел (Олмари) вопреки общественному мнению и даже нарушению традиций сугубого внимания православного епископата к коллегиальным решениям Церковного Управления взял курс на сохранение монастыря. Владыка занимался привлечением в братию новых насельников и паломников, изменением монастырского устава за счет приспособления его к новым условиям жизни братии, сохранением лучших традиций Старого Валаама и его церковно-исторических ценностей. Во многом именно трудами владыки Павла Новый Валаам и женский Линтульский монастырь стали известны простым жителям Финляндии и являются сейчас самыми крупными и известными православными центрами во всей Северной Европе.

В данном параграфе также показаны различные аспекты взаимоотношений насельников со священноначалием, богослужебные и уставные изменения в 1970-е гг., строительство Спасо-Преображенского собора обители в 1977 г., создание в 1984 г. на его территории культурного центра, дается характеристика некоторых насельников Ново-Валаамского монастыря: игумен Нестор (Кисленков), архимандрит Симфориан (Баранов), иеромонах Антоний (Лопонен) и др.

Свято-Троицкий Линтульский женский монастырь, как и Новый Валаам, благодаря заботам архиепископа Павла украсился в 1973 г. новым храмом и сестринским корпусом. При игумении Антонине (Хейнцман), в конце 1970 — начале 1980-х гг. богослужебным языком обители стал финский. В этот период также произошли изменения в хозяйственной жизни монастыря: если вплоть до конца 1960-х гг. обитель была полностью аграрной и сестры жили за счет земледелия и разведения крупного рогатого скота, то к концу 1970-х гг. в монастырском хозяйстве осталось практически только две статьи дохода – производство свечей для нужд всей Финляндской Архиепископии и туризм. Сейчас Линтульская обитель является единственным женским монастырем Финляндской Православий Церкви, и ее влияние широко распространяется как на православных жителей Финляндии, так и на все финское общество в целом.

Пятый параграф второй главы «Церковная архитектура и искусство. Сохранение церковной старины» касается вопросов церковной архитектуры и искусства, а также вопросу сохранения церковной старины, чему в значительной степени также была посвящена деятельность архиепископа Павла.

Так, отмечается, что описываемый в диссертационном исследовании период является временем изменений и в церковной архитектуре. По причине спешного строительства в 1950–1960-е гг. новых храмов и часовен (13 церквей и 44 часовни) для православных приходов, эвакуированных в 1939–1940 гг. с Карельского перешейка, и проектирования их не вполне компетентными в православном церковном искусстве архитекторами, до сих пор многие православные храмы в Финляндии представляют собой смешение разных стилей. В тоже время отмечается и интерес к традициям древнерусской храмовой архитектуры (Ильинская церковь в Хельсинки, Казанский храм в Ярвенпяа, Спасо-Преображенский собор Ново-Валаамского монастыря).

С 1964 г. началось возрождение традиционного иконописания на территории Финляндии: члены молодежного клуба православного прихода в Хельсинки поставили перед собой цель проследить православную традицию иконописи. Первая информация была ими получена из общества «Ikona» в Париже, а затем от Л. А. Успенского, известного иконописца и автора труда «Богословие иконы Православной Церкви». Как следствие практически при каждом приходе Финляндской Православной Церкви возникли иконописные клубы, целью которых стало написание икон как для православных церквей, так и для частных лиц. В 1965 г. данные клубы объединились с Союзом православных иконописцев (на 1988 г. в них насчитывалось ок. 200 членов). Большое внимание в данном параграфе уделяется самому известному финляндскому иконописцу японского происхождения — Петросу Сасаки, а также истории возникновения Церковного Музея Финляндской Православной Церкви[[61]](#footnote-61) и его основателю — протодиакону Лео Касанко. Экспозиции музея в основном состояли из предметов церковного обихода XV–XIX вв., эвакуированных из Валаамского, Коневского, Печенгского монастырей и карельских приходов.

Многочисленным братствам, союзам и молодежным организациям Финляндской Православной Церкви посвящен шестой параграф — «Братства, союзы и молодежные организации ФПЦ[[62]](#footnote-62)». В нем рассмотрены истории возникновения, цели и деятельность во второй половине ХХ в. братства преподобных Сергия и Германа Валаамских, Ассоциации православной молодежи, Православной студенческой ассоциации, Ассоциации православных учителей, Православного братства, Ассоциации православного духовенства, Союза православных регентов и Братства «Друзья Валаамского монастыря». Священноначалием уделялось большое внимание духовно-нравственному воспитанию молодежи, православному студенчеству и международным молодежным связям.

В седьмом параграфе - «Просветительская и издательская деятельность» дается обзор просветительской и издательской деятельности Финляндской Православной Церкви в 1957–1988 гг. Отличительной чертой данного периода стало увеличение переводов на финский язык святоотеческих сочинений и богослужебных последований, а также расширение спектра периодических изданий.

***Третья глава*** *—* ***«Внешняя деятельность Финляндской Православной Церкви»*** состоит из трех параграфов.

Первый из них — «Взаимоотношения Финляндской Православной Церкви и Вселенского Патриархата в период 1957–1988 гг.» – посвящен взаимоотношениям Финляндской Церкви и Вселенского Патриархата, а также контактам с Эстонской Апостольской Православной Церковью и Западноевропейским экзархатом русских приходов.

В ходе работы над данной диссертацией было выявлено, что у архиепископа Павла (Олмари) имелись сложности во взаимоотношениях с Константинополем по следующим вопросам:

1) желание получения автокефалии;

2) вынужденное следование курсу Вселенского Патриархата по отношению к Чехословацкой и Американской Православным Церквам.

Взаимоотношения с остальными Поместными Православными Церквами и инославными деноминациями описываются во втором («Контакты Финляндской Православной Церкви с другими Поместными Православными Церквами») и третьем («Экуменические связи Финляндской Православной Церкви и ее миссионерская деятельность») параграфах. Вторая половина XX в. — период активизации внешней деятельности Финляндской Православной Церкви, обусловленный соответствующей позицией ее предстоятеля — архиепископа Павла (Олмари) и в целом курсом внешней политики Финляндии. За годы своего предстоятельства владыка Павел установил теплые дружеские отношения практически со всеми Поместными Православными Церквами, используя для этого практику официальных визитов и приема ответных делегаций. Он был неоднократным гостем всех Православных Церквей (кроме Албанской и Чехословацкой), дважды встречался с Римским Папой, наносил визиты главам инославных деноминаций.

При архиепископе Павле более тесными стали контакты с Евангелическо-лютеранской церковью Финляндии и другими религиозными деноминациями в самой Финляндии, Финляндская Православная Церковь стала членом Всемирного Совета Церквей и Финляндского Экуменического Совета.

Важным видится тот факт, что в исследуемый период Финляндская Архиепископия при наличии статуса автономной Церкви в системе взаимоотношений с другими Православными Церквами де-факто обладала полнотой прав самоуправляемой Поместной Церкви. Это, прежде всего, видно по уровню представленности Финляндской Православной Церкви на различных православных или православно-инославных совещаниях, конференциях, собраниях и т. п. Архиепископ Павел в межхристианских отношениях довольно часто позиционировал свою Церковь как независимую и самостоятельную, а потому и не всегда следующую внешнему курсу кириархального Вселенского Патриархата.

***Четвертая глава*** *—* ***«Взаимоотношения Русской и Финляндской Православных Церквей во второй половине ХХ века»*** состоит из трех параграфов.

Первый параграф «Специфика взаимоотношений ФПЦ и РПЦ после восстановления молитвенно-евхаристического общения (1957–1960 гг.)» посвящен одной их малоизученных сторон взаимоотношений Русской и Финляндской Православных Церквей — периоду после восстановлении между ними молитвенно-евхаристического общения в мае 1957 г. и уходом на покой в 1960 г. предстоятеля Православной Церкви Финляндии архиепископа Германа (Аава). Завершение многолетних переговоров о нормализации отношений вызвало разносторонний резонанс как среди духовенства и верующих Финляндской Православной Церкви, так и среди прихожан Покровской и Никольской общин в Хельсинки, в 1958 году вошедших в состав новообразованного благочиния Московской Патриархии в Финляндии.

На основании документов из фондов Государственного Архива Российской Федерации в данном параграфе делается попытка освещения определенного хронологического отрезка (1957–1988 гг.) и выявление его роли в формировании характера дальнейших межцерковных отношений с акцентированием внимания на деятельности владыки Павла (Олмари), сменившего архиепископа Германа на должности предстоятеля Финляндский Православной Церкви в августе 1960 г.

Период взаимоотношений Финляндской Архиепископии и Московского Патриархата уже при архиепископе Павле (1960–1988 гг.) рассмотрен во втором параграфе — «Взаимоотношения ФПЦ с Московским Патриархатом при архиепископе Павле (Олмари)».

Одновременная смена в 1960 г. председателя Отдела Внешних Церковных Сношений (ОВЦС) Русской Православной Церкви – митрополита Крутицкого и Коломенского Николая (Ярушевича) и избрание нового предстоятеля Финляндской Архиепископии - Павла (Олмари) стало началом нового этапа межцерковных отношений. Активная и многосторонняя деятельность нового предстоятеля ОВЦС митрополита Никодима (Ротова), в том числе направленная и на улучшение взаимоотношений с Финляндской Православной Церковью, его личная харизма и мудрая кадровая политика нашли полное понимание как у архиепископа Павла (Олмари), так и среди большинства финляндского православного духовенства и мирян. Несомненно, огромную роль в упрочении дружеских контактов оказали частые взаимные визиты церковных представителей на разных уровнях и обмен студентами духовных учебных заведений.

Важно, что при архиепископе Павле совсем по-иному стала оцениваться роль Русской Православной Церкви в истории православия в Финляндии. Если в 1920-е гг. политика России в жизни православного населения Великого княжества Финляндского рассматривалась как сугубо отрицательная, то в дальнейшем стали ставиться акценты на более ранние периоды как основополагающие в распространении православия среди карелов и финнов. Особое внимание стало уделяться сохранению древнерусских церковных традиций в иконописи, церковной музыке, архитектуре, церковно-прикладном искусстве.

К числу же проблематичных вопросов в межцерковных отношениях в данный хронологический период можно отнести статус Патриарших приходов в Финляндии (изменение статуса благочиния Патриарших приходов в Финляндии и его преобразование в подворье), нереализованная идея создания подворья Финляндской Православной Церкви на территории Советского Союза и постепенное внедрение в жизнь Финляндской Архиепископии греческих богослужебных традиций. Последнее было тесно связано в целом с активизацией во второй половине ХХ в. внешних контактов Церкви и, как видится, с личной позицией архиепископа Павла (Олмари).

Немаловажным видится рассмотрение в третьем параграфе -«Благочиние Патриарших приходов в Финляндии (1958–1988 гг.) и его роль во взаимоотношениях Московской Патриархии с ФПЦ и ЕЛЦФ[[63]](#footnote-63)» истории образования в 1958 г. благочиния Патриарших приходов (Покровской и Никольской общин) в Финляндии, оказавшего большое значение в изменении политики инертности и осторожности, проводимой Финляндской Православной Церковью по отношению к Русской Церкви на протяжении рассматриваемого периода, а также укреплению дружеских контактов с ЕЛЦФ.

В современных исторических исследованиях и публикациях порой встречается информация о том, что приходы Московской Патриархии в Финляндии (Покровская и Никольская общины) в определенное время становились камнем преткновения во взаимоотношениях Русской и Финляндской Православных Церквей. Автором настоящего диссертационного исследования предпринимается попытка на основании документов Государственного Архива Российской Федерации прояснить этот вопрос, акцентируя внимание на периоде с 1957 по 1988 г., а также показать, как складывались отношения между Хельсинским приходом Финляндской Православной Церкви и приходами Московской Патриархии.

В ***заключении*** подведены итоги диссертационного исследования, суммируются наиболее важные выводы и положения, сформулированные в работе.

Архиепископ Павел (Олмари), в отличие от своего предшественника владыки Германа (Аава), приобрел очень большую популярность не только среди своей паствы, но и среди большинства населения Финляндии. Это обусловлено его личной харизмой, пастырскими и административными дарованиями, аскезой и верностью святоотеческой традиции.

Помимо вышеперечисленных пунктов стратегии развития Финляндской Православной Церкви во второй половине ХХ в. в период архипастырства Павла (Олмари) принципиальными также стали следующие пункты:

• отказ от формирования национальной Церкви через искусственное обособление от общеправославной жизни;

• переход к использованию и усвоению наиболее приемлемых в настоящий момент традиций и опыта всех Поместных Православных Церквей;

• активное участие Финляндской Православной Церкви в общественно-культурной жизни Финляндии;

• привлечение мирян к жизни Церкви через более частое причащение и изучение святоотеческого наследия;

• сохранение монастырей (Ново-Валаамского и Линтульского) посредством изменения их уставов;

• богослужебные изменения с учетом требований времени (эстетизм, длительность, участие мирян).

Не все пункты выбранной священноначалием Финляндской Православной Церкви стратегии оправдали себя. Особенно это касается богослужебной реформы, которая не нашла поддержки в лице преемника архиепископа Павла — Иоанна (Ринне), не имевшего длительного личного опыта соприкосновения с русской церковной традицией и занимавшего явно прогреческую позицию.

Следует отметить, что в данной работе в связи с поставленными задачами личность архиепископа Павла рассмотрена максимально подробно, что не исключает дальнейшего изучения его роли не только в истории Финляндской Православной Церкви, но и в таких вопросах общеправославной проблематики, как современное истолкование канонических правил Церкви, «евхаристическое возрождение», определение статусов «автономия» и «автокефалия», участие Православных Церквей в экуменическом движении.

Основной текст работы дополняют девятнадцать ***приложений***:

1. Жизнеописание архиепископа Германа (Аава).
2. Жизнеописание архиепископа Павла (Олмари).
3. Жизнеописание епископа Александра (Карпина).
4. Приходы Финляндской Православной Церкви на 1939 г.
5. Новообразованные и упраздненные приходы Финляндской Православной Церкви в 50-е гг. ХХ в.
6. Контакты Финляндской Православной Церкви и Московской Патриархии в период 1957–1988 гг.
7. Учебная программа духовной семинарии Финляндской Православной Церкви до 1973 г.
8. Административное деление Финляндской Православной Церкви по состоянию на 1979 г.
9. Административное деление Финляндской Православной Церкви по состоянию на 1985 г.
10. Приходы Финляндской Православной Церкви по состоянию на 1980 г.
11. Богослужебная статистика (данные приводятся по «Aamun Koitto» за 1959 и 1961 гг.).
12. Богослужебное расписание Ново-Валаамского монастыря на 1977 г.
13. Патриаршие приходы в Хельсинки.
14. Православно-лютеранские богословские собеседования «Синаппи».
15. Краткая история Покровской общины, т. е. частной православной церковной общины в г. Выборге (составлена инокиней Ангелиной (Жаворонковой) и Еленой Борисовной Павинской).
16. Дотации духовенству Патриарших приходов на 1959 г.
17. Закон о Финляндской Православной Церкви от 8 августа 1969 г.
18. Иерархи, духовенство и миряне Финляндской Православной Церкви.
19. Примеры православной храмовой архитектуры в Финляндии (1950–1980-х гг.)

Основные положения диссертационной работы отражены в восьми публикациях автора.

***Статьи, опубликованные в научно-методических журналах, сборниках научных трудов, интернет-пространстве:***

1. Епископ Александр (Карпин) — первый православный епископ Хельсинки // Сретенский сборник. Научные труды преподавателей СДС. Выпуск 5 / Сретенская духовная семинария / Под. общ. ред. архим. Тихона (Шевкунова); ред. прот. Н. Скурат, иером. Иоанн (Лудищев). М.: Изд-во Сретенского монастыря, 2014. С. 377–407.
2. Распространение христианства на территории Финляндии: православная и католическая миссии // Сретенский сборник. Научные труды преподавателей СДС. Выпуск 6 / Сретенская духовная семинария / Под. общ. ред. епископа Егорьевского Тихона (Шевкунова); ред. прот. Н. Скурат, иером. Иоанн (Лудищев). М.: Изд-во Сретенского монастыря, 2015. С. 181–227.
3. Патриаршие приходы в Финляндии, их место во взаимоотношениях Московской Патриархии и Финляндской Православной Церкви в период 1957–1988 гг. // XXV Ежегодная богословская конференция Православного Свято-Тихоновского гуманитарного университета. — М.: Изд-во ПСТГУ, 2016. С. 134–140.
4. «Финнизация» богослужебно-приходской жизни Православной Церкви Финляндии при архиепископе Германе (Ааве) [Электронный ресурс] // URL: <http://www.bogoslov.ru/text/4047527.html>.
5. Финляндия в ХХ веке: политика и Церковь [Электронный ресурс] // URL: <http://www.bogoslov.ru/text/4231899.html>.
6. Проект предоставления автокефалии Финляндской Православной Церкви в 50-е гг. XX века [Электронный ресурс] // URL: <http://www.bogoslov.ru/text/4540972.html>.
7. Взаимоотношения Церковного Управления Финляндской Православной Церкви и Спасо-Преображенского Валаамского монастыря по вопросу внутренней миссии в 30-е годы 20 века [Электронный ресурс] // URL: <http://history-mda.ru/publ/vzaimootnosheniya-tserkovnogo-upravleniya-finlyandskoy-pravoslavnoy-tserkvi-i-spaso-preobrazhenskogo-valaamskogo-monastyirya-po-voprosu-vnutrenney-missii-v-30-e-godyi-20-veka_4734.html>.
8. Характеристика архиепископа Германа (Аава) и епископа Александра (Карпина) по материалам Государственного архива Российской Федерации [Электронный ресурс] // URL: http://history-mda.ru/publ/harakteristika-arhiepiskopa-germana-aava-i-episkopa-aleksandra-karpina-po-materialam-gosudarstvennogo-arhiva-rossiyskoy-federatsii\_5040.html

*Публикации, готовящиеся к изданию*

1. Жизненный путь архиепископа Финляндского Павла (Олмари). Статья принята к публикации в журнал СПбДА «Христианское чтение», номер готовится к изданию.
2. Архиепископ Германа (Аав) — первый предстоятель Финляндской Православной Церкви. Статья принята к публикации в журнал СПбДА «Христианское чтение», номер готовится к изданию.
3. Специфика взаимоотношений Финляндской и Русской Православных Церквей после восстановления молитвенно-евхаристического общения (1957–1960 гг.). Статья принята к публикации в журнал МДА «Богословский вестник», номер готовится к изданию.
1. *Аннинский П. М., свящ*. Тивральская Вознесенская Церковь: Историко-статистические сведения о С.-Петербургской епархии. — СПб.: Печатано в тип. Деп. уделов, 1875. Вып. IV. С. 3–271. [↑](#footnote-ref-1)
2. *Бородкин М. М.* Из новейшей истории Финляндии. Время управления Н.И. Бобрикова. — СПб.: Т-во Р. Голике и А. Вильборг, 1905. — 481 с.; *Бородкин М. М.* История Финляндии. Время Екатерины II и Павла I. — СПб.: Государственная Типография, 1910. — 419 с.; *Бородкин М. М.* История Финляндии. Время Елизаветы Петровны. — СПб.: Государственная Типография, 1910. — 955 с.; *Бородкин М. М.* История Финляндии. Время императора Александра II. — СПб.: Государственная Типография, 1908. — 571 с.; *Бородкин М. М.* История Финляндии. Время императора Николая I. — СПб.: Государственная Типография, 1915. — 705 с.; *Бородкин М. М.* История Финляндии. Время Петра Великого. — СПб.: Государственная Типография, 1910. — 1216 с.; *Бородкин М. М.* Финляндская окраина в составе Русского Государства. — СПб., 1906. — 111 с. [↑](#footnote-ref-2)
3. *Грот Я. К.* Переезды по Финляндии от Ладожского озера до реки Торнео: Путевые записки Якова Грота — СПб., 1847. — 242 с. [↑](#footnote-ref-3)
4. *Лялина М. А*. Очерки истории Финляндии от древнейших времен до начала ХХ столетия. — СПб.: Издал В. Березовский, Комиссионер военно-учебных заведений, 1908. — 303 с. [↑](#footnote-ref-4)
5. *Майков П. М.* Финляндия. История и культура. Ее прошлое и настоящее. — СПб., 1911. — 511 с. [↑](#footnote-ref-5)
6. *Ордин К.Ф.* Собрание сочинений по финляндскому вопросу: [В 3-х т.]: С последним портр. авт. / К. Ф. Ордин; От издателя Б. Ордин. - СПб.: Гос. тип., 1908 - 1909. - 3 т. [↑](#footnote-ref-6)
7. *Петров Л., свящ.* Судьбы церкви в юго-восточной Финляндии. Историко-статистические сведения о С.-Петербургской епархии. — СПб.: Изд-во С.-Петерб. епарх. ист.-статистич. комитета, 1875. — С. 3–271. [↑](#footnote-ref-7)
8. *Чистович И. А.* [История Православной церкви в Финляндии и Эстляндии, принадлежащих к Санкт-Петербургской епархии](http://www.bookva.org/books/2499). СПб., 1856. – 159 с. [↑](#footnote-ref-8)
9. Историческая записка о положении православия в Финляндской Карелии: К 200-летнему юбилею взятия Выборгской крепости и воссоединения Карелии с православной Россией, 14 июня 1710–1910. Православ. Карел. Братство во имя Святого Великомученика и Победоносца Георгия. Выборг: Б.и., 1910. 32 с. (Юбилейное издание Православ. Карел. Братства во имя Святого Великомученика и Победоносца Георгия. № 17). [↑](#footnote-ref-9)
10. *Шевченко Т. И.* Валаамский монастырь и становление Финляндской Православной Церкви. — М.: Изд-во ПСТГУ, 2012. — 500 с.; *Шевченко Т. И*. Первый Собор Автономной Финляндской Православной Церкви и политическая атмосфера на Карельском перешейке в 1920-е гг. // Вестник ПСТГУ, II: История. История Русской Православной Церкви. 2010. Вып. II:2 (35). С. 93–114; *Шевченко Т. И.* К проблеме разрыва канонического общения между Русской и Финляндской Православными Церквами. // Вестник ПСТГУ, II: История. История Русской Православной Церкви. 2015. Вып. II:3 (64). С. 61–76. [↑](#footnote-ref-10)
11. *Мусаев В. И.* Между Западом и Востоком: Православие в автономной и независимой Финляндии (1890-е — 1930-е гг.) / В.И. Мусаев. – СПб.: Изд-во Политехн. ун-та, 2014. – 538 с.; *Мусаев В.И.* Православная Церковь в независимой Финляндии. (1918–1930-е гг.) // Вестник церковной истории. 2007. № 2 (6). С. 194–212. [↑](#footnote-ref-11)
12. *Яровой О. А.* Валаам под флагом Финляндии / Яровой О. А., Смирнова И. А. Петрозаводск, 2001. — 209 с.; *Яровой О. А., Смирнова И. А.* Валаамский монастырь и Православная церковь в Финляндии: 1880–1930-е гг.: (Из истории финнизации православной конфессии) / О. А. Яровой, И. А. Смирнова. — Карел. научный центр РАН. — Петрозаводск, 1997. — 203 с. [↑](#footnote-ref-12)
13. См.: *Севериков В. В.* Эволюция взглядов К. Г. Маннергейма как политика и государственного деятеля Финляндии 1918–1951. Дис. канд. ист. наук. — М., 2005; *Шевченко Т. И.* Валаамский монастырь в общественно-церковной жизни Финляндии (1917–1957). Дис. канд. ист. наук. М., 2010; *Юдина Н. Ю*. Культурообразующая роль Православной Церкви Финляндии. Дис. канд. ист. наук. М., 2011. [↑](#footnote-ref-13)
14. *Яровой О. А.* Валаамский монастырь и православная церковь в Финляндии 1880–1920-е гг.: (Из истории финнизации православной конфессии). Дис. канд. ист. наук. — Петрозаводск, 1999. — 164 с. [↑](#footnote-ref-14)
15. *Шевченко Т. И.* Валаамский монастырь в общественно-церковной жизни Финляндии (1917–1957). Дис. канд. ист. наук. — М., 2010. — 261 с. [↑](#footnote-ref-15)
16. *Юдина Н. Ю.* Культурообразующая роль Православной Церкви Финляндии. Дис. канд. ист. наук. — М., 2011. — 143 с. [↑](#footnote-ref-16)
17. *Голубцов Владимир, иерей*. Русская православная диаспора во второй половине XX века. Дис. канд. богословия. МДА, 2000. — 236 с. [↑](#footnote-ref-17)
18. *Харитон (Дунаев), иером.* Введение нового стиля в Финляндской Православной Церкви и причины нестроений в монастырях. Аренсбург, 1927. — 352 с. [↑](#footnote-ref-18)
19. *Юдина Н. Ю.* Культурообразующая роль Православной Церкви Финляндии. Дис. канд. ист. наук. М., 2011. С. 14. [↑](#footnote-ref-19)
20. *Шкаровский М. В.* Отношения Константинопольского Патриархата и Русской Церкви в 1917 — начале 1930-х гг. // URL: <http://spbda.ru/publications/m-v-shkarovskiy-otnosheniya-konstantinopolskogo-patriarhata-i-russkoy-cerkvi-v-1917-nachale-1930-h-gg/> (дата обращения: 12.06.2016); *Шкаровский М. В.* Русская церковь во имя святителя Николая Чудотворца в Хельсинки // URL: <http://spbda.ru/publications/professor-shkarovskiy-m-v-russkaya-cerkov-vo-imya-svyatitelya-nikolaya-chudotvorca-v-helsinki/> (дата обращения: 12.06.2016); Шкаровский М. В. Русская община Покрова Пресвятой Богородицы в Хельсинки в XX веке // URL: <http://spbda.ru/publications/m-v-shkarovskiy-russkaya-obschina-pokrova-presvyatoy-bogorodicy-v-helsinki-v-xx-veke/> (дата обращения: 12.06.2016) [↑](#footnote-ref-20)
21. *Кострюков А. А.* Русская Зарубежная Церковь в 1925–1938 гг. Юрисдикционные конфликты и отношения с московской церковной властью. М.: ПСТГУ. 2011. - 624 с.; *Кострюков А. А.* Русская Зарубежная Церковь в 1939–1964 гг. Административное устройство и отношения с Церковью в Отечестве. М.: ПСТГУ, 2015. – 487 с. [↑](#footnote-ref-21)
22. *Болотов С. В.* Русская Православная Церковь и международная политика СССР в 1930–1950-е годы. — М.: Изд-во Крутицкого Подворья, Общество любителей церковной истории, 2011. – 315 с. [↑](#footnote-ref-22)
23. История Никольского прихода г. Хельсинки // URL: <http://rusk.ru/st.php?idar=11642> (дата обращения: 12.06.2016; История Покровского прихода г. Хельсинки // URL: // <http://uusikotimaa.org/1/007.htm> (дата обращения: 12.06.2016; Интервью с Ольгой Николаевной Салтыковой, одной из старейших прихожанок Покровского прихода г. Хельсинки // URL: <http://uusikotimaa.org/1/009.htm> (дата обращения: 12.06.2016; [↑](#footnote-ref-23)
24. *Kirkinen Heikki.* Karjala idän ja lännen välissä. Helsinki, 1970; *Kirkinen H., Railas V.* Ortodoksisen kirkon historia. Pieksämäki, 1982. – 262 s. [↑](#footnote-ref-24)
25. *Koukkunen Heikki.* Tuiskua ja tyventa: Suomen ortodoksinen kirkko 1918-1978. Valamon luostari. Heinavesi, 1982. — 205 s. [↑](#footnote-ref-25)
26. *Purmonen Veikko.* Arkkipiispa Hermanin elämä. Helsinki: Ortodoksinen Pappien Liitto. 1986. — 119 s. [↑](#footnote-ref-26)
27. *Karjalainen Elina.* Arkkipiispa Paavali — legenda jo eläessään. Werner Söderström Osakeyhtiö (WSOY), 1973. — 201 s. [↑](#footnote-ref-27)
28. Isä Kristuksessa: arkkipiispa Paavalin juhlakirja // toim.: piispa Leo, isä Ambrosius, Veikko Purmonen ; julk.: Ortodoksisten pappien liitto ja Valamon luostari, 1979. — 266 s. [↑](#footnote-ref-28)
29. *Väinämö Rauni.* Paavalin kaupunki. Werner Söderström Osakeyhtiö (WSOY), 1988. — 111 s. [↑](#footnote-ref-29)
30. *Ambrosius, piispa, Karjalainen Elina, Vaalisto Heidi*: «Ollos iäti muistettu, arkkipiispamme Paavali», Werner Söderström Osakeyhtiö (WSOY), 1989. — 160 s. [↑](#footnote-ref-30)
31. Esipaimen siunaa: Suomen ortodoksiset piispat 1892–1988. Tekijä: Loima Jyrki, Jyvaskyla, Finland, 1999. — 274 s. [↑](#footnote-ref-31)
32. *Piiroinen Erkki*. Samaa matkaa: Paavali ja minä: muistoja arkkipiispa Paavalin ja isä Erkki Elias Piiroisen ystävyydestä ja työtoveruudesta. — Ortokirja, 2000. — 116 s. [↑](#footnote-ref-32)
33. *Nunna Kristoduli.* Arkkipiispa Paavali hengellisen lapsensa silmin. Lintulan Pyhän Kolminaisuuden luostari / Minerva Kustannus Oy, Helsinki / Jyvaskyla. 2008. — 200 s. [↑](#footnote-ref-33)
34. Arkkipiispa Paavali Esipaimenemme // toim. arkkimandriitta Sergei, rovasti Leo Iltola ja Helena Pavinskij, Ortodoksinen veljestö Ry, 2014. — 127 s. [↑](#footnote-ref-34)
35. Iisalmen ortodoksinen seurakunta 1950-1980 // toim. Olavi Petsalo, IS-paino, Iisalmi, 1980. — 87 s. [↑](#footnote-ref-35)
36. Pyhan Trifonin perinto // toim. Martti Paivinen. Pohjois-Karjalan Kirjapaino Oy. Joensuu, 1980. — 232 s. [↑](#footnote-ref-36)
37. «Jumalan laskema perustus pysyy lujan» (Lahden ortodoksisen seurakunnan 50-vuotisjuhlajulkaisu) // toim. Merja Merras, Ecapaino OY, Lahti, 2001 — 80 s. [↑](#footnote-ref-37)
38. *Gaurilow A.* Seurakunta, jolla ei ollut kirkkoa. Lansi-Savon Kirjapaino, Mikkeli, 1958. — 56 s. [↑](#footnote-ref-38)
39. *Piiroinen Erkki.* Seitseman vuotta Taipalen pappina. Ortokirja, Joensuu, 1994. — 192 s. [↑](#footnote-ref-39)
40. Ruotsin suomalainen ortodoksinen seurakunta 1958-1968 // toim. Martin Juhkam, U. Nissilan Kirjapaino Ky, Helsinki,1968. - 287 s. [↑](#footnote-ref-40)
41. *Martikainen Juha-Matti.* Temppelin vuosista; Tampereeen ortodoksinen kirko 100 vuotta. Gummerus Kirjapaino Oy. Jyvaskyla, 1999. — 151 s. [↑](#footnote-ref-41)
42. 100 vuotta rukousta ja suitsutusta Hangossa // toim. Timo Lehtonen, Yliopistopaino, 1995. — 71 s. [↑](#footnote-ref-42)
43. *Hirvonen Sari.* Sirjaseudun kirkosta katedraaliksi. Gummerus Kirjapaino Oy. Jyvaskyla, 2004. — 288 s. [↑](#footnote-ref-43)
44. Kotkan Pyhan Nikolaoksen kirkkon historia // toim. Olli Immonen, Veikko Lisitsinin, Erkki Pantsun. Kirjpaino Raamattutalo, Pieksamaki, 1995. — 313 s. [↑](#footnote-ref-44)
45. *Куркимиес И.* Церковь во имя святых мучениц Веры, Надежды, Любови и матери их Софии в Доме для престарелых св. Елены Русского Благотворительного Общества в Финляндии. Издательство «Erweko Painotuote Oy», Хельсинки, 2004. — 36 с. [↑](#footnote-ref-45)
46. *Laitila Teuvo.* Uskon luotsi: Sergei Okulov — Suomen ortodoksien vaiheissa. Gummerus Kirjapaino Oy. Jyvaskyla, 2004. — 419 s. [↑](#footnote-ref-46)
47. *Okulov Agnia*. Isa Simeon. Rovasti Simeon Okulovin elama. Kuopion Kansallinen Kirjapaino. Kuopio, 1959. — 43 s. [↑](#footnote-ref-47)
48. *Okulov Agnia.* Isa Nikolai. Elamakerto. Pohjois-Karjalan Kirjapaino Oy. Joensuu, 1970. — 80 s. [↑](#footnote-ref-48)
49. *Hernberg Eira.* Sinisen kirkon runoilija-pappi. Ortodoksisen kirjallisuusyhdistys. Ortokirja ry. Joensuu, 1992. — 104 s. [↑](#footnote-ref-49)
50. Isa Jrio, Petsamon ja Lapin pappi // Toimittanut Mijam Kalkaja. Lapin Painotuote Oy. Kemijarvi, 2002. — 183 s. [↑](#footnote-ref-50)
51. *Tajakka Tia.* Isa Dimitri Tarvasaho: ortodoksisena kasvattajana. Ortodoksisen kultuurin saatio. Joensuun Yliopistopaino, 1998. — 79 s. [↑](#footnote-ref-51)
52. См. Maria Takala-Roszczenko // URL: <https://uef.academia.edu/MariaTakalaRoszczenko> (дата обращения: 23.06.2016). [↑](#footnote-ref-52)
53. *Purmonen Veikko.* Arkkipiispa Hermanin elämä. Helsinki: Ort. Pappien Liitto. 1986. — 287 s.; 322. Orthodoxy in Finland: past and present. Edited by Veikko Purmonen. — Orthodox Clergy Association, Kuopio, Finland, 1984. — 110 s. [↑](#footnote-ref-53)
54. *Nunna Kristoduli*. Arkkipiispa Paavali hengellisen lapsensa silmin. Lintulan Pyhän Kolminaisuuden luostari / Minerva Kustannus Oy, Helsinki / Jyvaskyla. 2008. — 240 s. [↑](#footnote-ref-54)
55. Esipaimen siunaa: Suomen ortodoksiset piispat 1892–1988 Tekijä: Loima Jyrki, Juvaskyla, Finland, 1999. — 274 s. [↑](#footnote-ref-55)
56. Orthodoxy in Finland: past and present. Edited by Veikko Purmonen. — Orthodox Clergy Association, Kuopio, Finland, 1984. [↑](#footnote-ref-56)
57. Arkkipiispa Paavali Esipaimenemme, toim. arkkimandriitta Sergei, rovasti Leo Iltola ja Helena Pavinskij, Ortodoksinen veljestö Ry, 2014.; Esipaimen siunaa: Suomen ortodoksiset piispat 1892–1988 Tekijä: Loima Jyrki, Juvaskyla, Finland, 1999. — 339 s.; *Karjalainen Elina.* Arkkipiispa Paavali-legenda jo eläessään. Werner Söderström Osakeyhtiö (WSOY), 1973. - 198 s.; «Laki ortodoksisesta kirkkokunnasta» («Закон о Финляндской Православной Церкви от 8 августа 1969 г. »); *Purmonen Veikko.* Arkkipiispa Hermanin elämä. Helsinki: Ort. Pappien Liitto. 1986. – 287 s. [↑](#footnote-ref-57)
58. «Народная церковь» — церковь, ограниченная национальными рамками. Родиться в конкретной стране значит уже являться членом конкретной церкви этой страны. Концепция была разработана в лютеранских странах, где отдельные князья определяли религиозную веру своих подданных. [↑](#footnote-ref-58)
59. *Такала-Рощенко М.* Богослужебное пение в Православной Церкви Финляндии // Калофония. Вып. 4. — Львов, 2008. — С. 103. [↑](#footnote-ref-59)
60. С переселением братии Спасо-Преображенского монастыря в 1940 г. с острова Валаам в Хейнявеси новый монастырь получил названием «Ново-Валаамский» [↑](#footnote-ref-60)
61. В настоящее время —музей Финляндской Православной Церкви «Риза» [↑](#footnote-ref-61)
62. Здесь и далее – Финляндская Православная Церковь [↑](#footnote-ref-62)
63. Здесь и далее – Евангелическо-лютеранская церковь Финляндии [↑](#footnote-ref-63)